
 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 10/09/1393 -شنبه دو     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 1 صفحه                                                                                                                                                                               31 جلسه:

       ........................................................................ 

اعوذ بالله من الشیطان الرجیم، بسم الله الرحمن الرحیم و الحمد لله رب العالمین و صلی الله علی سیدنا رسول الله و آله الطیبین 

ین المعصومین و اللعنة الدائمة علی اعدائهم اجمعین  الطاهر

و ارحمنا برحمتک یا ارحم الراحمین  اللهم وفقنا و جمیع المشتغلین 

بحث به مناسبت اصالت عدم تذکیه بود. که اصحاب در اینجا به مناسبتی متعرض این بحث در اصول شدند. و عرض کردیم متعرض 

ای از اصحاب قدیما و حدیثا، مناظره داشتند، مباحثه کردند، نظر داشتند. حتی علمای  و عرض کردیم عده این بحث در فقه هم شدند. 

 اخباری که عرض کردم متعرض اصالت عدم تذکیه مرحوم نائینی، صاحب حدائق در جلد یک، در باب طهارت و نجاست شده. 

کند در اصالت عدم تذکیه به معنای استصحاب عدم تذکیه. بعضی مطالب گذشت. دیگر احتیاج به تکرار ندارد. و در مقام  و اشکال می

ین یا فقها، خوب است، مخصوصا اهل  یا مفسر استظهار عرض کردیم که ما به به اصطلاح مسئله کلمات لغویین که در اینجا مطرح شده، 

به اخبار غیبی هستند. یا کلامی یا فرعی. و یک مقدار به اصطلاح این  لغت. لکن عرض کردیم اهل لغت یک مشک لی دارند که غالبا متأثر 

پذیر است؛ یعنی تأثیر گذاشته.  قسمت آنها تأثیر

بیان میکند، بیان میآید آن چیزی که در متعارف مردم بوده تفسیر میمضافابه اینکه اصولا لغت می این  کند. تفسیر نه،  کند مثلا مردم 

هایشان فرق بین حقیقت و مجاز را گذاشتند مثل جور بودند. و عادتا لغت و موارد کتب لغت موارد استعمال بود. این هم خب شاید بعضی

 اساس البلاغه زمخشری. 

به شواهد به قول شرعی داشته باشیم، دیگر احتیاجی به کتب لغت نیست. لذا ما خیلی متعرض کتب لغت نشدیم.   و لکن ما وقتی که 

یم.چون به نظر خودمان خیلی واضح می  توانیم معانی را استظهار بکنیم. نیازی به کتب لغت در این جهت ندار

ای که به هر حال ظاهرش در سال دهم هجرت نازل شده. عرض شد آیه مبارکه این است که دنبال همان بحث را ادامه بدهیم. آیه مبارکه

ین است،   نزولشحالا فرض کنید در منی و عرفات بوده، در آنجا بوده یا در راه بوده یا در خود مکه. چه   تأسیسی باشد که ظاهر کلمات مفسر

کیدی تنزیلی تعبیدی باشد. و تأسیس نباشد، تطبیقی باشد به اصطلاح. که احتمال هست  از مجموعه روایات این احتمال  یا ظهورش تأ

نیازی هم  هست که نزول تطبیقی یا تعبیدی باشد. تأسیسی نباشد. هر کدام می و به حسب فهم عرفی  این آیه مبارکه  خواهد باشد، ظاهر 

یم. و مراد از عرف هم در اینجا عرف متسامح و عرفی که اوهام و خرافات و   تقالید باطل دارد نیست. مراد از عرف،  خیلی به مصادر دیگر ندار



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 10/09/1393 -شنبه دو     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 2 صفحه                                                                                                                                                                               31 جلسه:

       ........................................................................ 

دقیق عقلایی است. به حسب فهم عرفی می نسبت به عرف  به،  الله  بعد ما احل لغیر  ذکر شده،  یم میته  دانیم در آیه مبارکه در اول تحر

 حیوانات. بعد هم پنج تا عنوان آمده. در ذیل این پنج تا عنوان، الا ما ذکیتم آمده است.

یم که اگر  یع نیست. و تصادفا روایت هم دار خب عرض کردیم در این عناوین هم خروج دم هست، لکن خروج دم به صورت تند و سر

یدید و خون متساغلا خارج شد، خون به سختی خارج شد، این تذکیه نمی شود. خون باید معتدل باشد؛ یعنی خون با  حیوانی را سر بر

یان داشته باشد.   همان شدت خودش جر

به معنای  باشد. همان معنای اصلی لغوی. و ما احل لغیر   03:49و علی ای حال آن وقت در این آیه مبارکه، احتمال قوی دارد که میته 

یده شده پاک نشد. چون تذکیه به معنای پاکی است. ینه ذکیتم یعنی این حیوانی که برای غیر خدا سر بر به قر  الله به، یک نوع تعبد باشد و 

این چون پاک نشد دیگر راهی ندارد. این حیوان را که به اسم عرض کردم چ هار تا احتمال بود در لغت. شواهدش به معنای پاکی است. و 

یدند دیگر امکان ندارد این پاک بشود. الا ما ذکیتم، شامل این نیست.   بت بر

یم، اگر  و موقوذه که آنها را گفتند الا ما ذکیتم. و طبیعتا مخصوصا اگر آیه مبارکه تأسیسی بگیر آن وقت پنج عنوان هم هست؛ منخنقه 

یم نمی یق اولی، لکن طبیعتا اگر تأسیسی بگیر یم به طر شود  توانیم بگوییم تا قبل از سال دهم این تذکیه نبوده. طبیعتا این جور می تطبیقی بگیر

هایش. لازم نیست پاک کردن خصوص آن  که ذکیتم به معنای پاک کردن. و پاک کردن یک گوشت و لوازم گوشت؛ یعنی پوست، استخوان

هم هست. استخوانش هم پاک می کول باشد. آن لوازمش  شود.  شود، پوستش هم پاک میشود، گوشت هم پاک میچیزی باشد که مأ

دارد سم دارد، تمام این اجزای حیوان پاک می اگر چیز  شود. پاک شدن اجزای حیوان به این است که خون از آن برود. در  فرض کنید مثلا 

ینه ذکیتم باید نیمه خفه باشد. و موقوذه که خون از او می اینها والی آخره که توضیح مثل منخنقه که خفه شده که به قر رود با زدن چوب و 

 دادیم.

این جور میآنچه که الان به ذهن ما میو لذا  نه عرف متسامح، عرف عقلایی هم  یعت  آید از آیه مبارکه  این شر فهمیدند که حیوان در 

با اسم خدا بردن. کل ما ذکر اسم الله علیه. اگر به این صورت بشود،  مقدسه، چیزی که اسم دارد، این راه پاک شدنش به خروج دم است. و 

این قابل مصرف نیست. راهی هم ندارد. اما آنها یی که یک مقدار خونشان آمده یا اما اگر دم نیاید بیرون که در آیه مبارکه تعبیر به میته شده، 

یم آنها پاک می یدن هم کنایه از رفتن خون است.خونشان نیامده در شرف موت هستند، آنها را سر ببر  شوند. سر بر



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 10/09/1393 -شنبه دو     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 3 صفحه                                                                                                                                                                               31 جلسه:

       ........................................................................ 

خواهد. آن مثل ماهی، آن پاک است به هر حال گوید آن حیوانی که خون ندارد، تذکیه نمیبعد مخصوصا اگر در روایات دیگر ما که می

شود. چون در روایت هم تعبیر کرده لا دم له؛ کاملا با مجموعه روایات، تصادفا من به همین مناسبت خواهد. فقط خورده نمیتذکیه نمی

کنیم کشد، آقایان مراجعه بفرمایند. کاملا این مطلبی را که ما ادعا میبیشتر کتاب ذبیحه را امروز نگاه کردم، دیگر بخواهیم بخوانیم طول می

آید. منشأ پاک بودن گوشت عبارت از رفتن خون است به نحو سنگین هم نه، به نحو متعارف. و هنوز در حیوان از مجموعه روایات در می

یم، به نخاع نرسد. انخاع یا تنخع الذبیحه. انخاع یعنی آن استخوان  و در بعضی از روایات که گفته شده، مثلا سر حیوان را میحیات باشد.   بر

را جدا کردن، با چاقو محکم بزنند که سر جدا بشود تماما؛ آن به اصطلاح نخاعش که مرکز عصبی حیوان است از بین برود. شاید هم سرش  

اگر مرکز عصبی او درست باشد، هنوز حیوان سعی می این کار کردن منشأ میاین بوده که  بیرون کند بدنش کار بکند و  شود که خون بیشتر 

کنم. شاید یک مقدار خون باز کمتر بیاید.  بیاید. اگر آن مرکز عصبی را هم ببرد، شاید یک مقداری، در روایت نیامده اما من خودم عرض می

گویند و محل تنفس گویند و محل غذا را که به اصطلاح مری میاما اگر فقط همین چهار تا ودج را که دو تا رگ این دو طرف را ودجین می

یده بشود مخصوصا اگر آن به اصطلاح سلسله عصبی حیوان هنوز از بین نرفته باشد، خب طبیعتا را که نای می گویند؛ این چهار تا اگر بر

گوید لا آید بیرون. این احساس این است. اصلا آن حیوانی هم که خون ندارد، میزند و خون بیشتری میحیوان دست و پای بیشتری می

گوید در باب سمک پاک است لا دم له. کأنما پاکی عبارت از بیرون آمدن خون است. خون هم ندارد پاک است. مثل پشه واین  دم له. می

 جور چیزها.

انسانی اینها میعلی ای حال کیف ما کان پس بنابراین ما از مجموعه، آن وقت چون مسلمان دیدند که این چهار  آمدند میها مثل هر 

پاکی این جور  حیوان پنج حیوان، تذکیه و  اش به این است که هم ذکر اسم الله بشود و هم خون از او برود و چون میته حرام است، طبیعتا 

 خنقه و موقوذه یا مثلا در آیه دارد متردیه، اینها اگر خونشان نرود اینها هم نجس هستند. اینها هم پاک نشدند. فهمیدند که اگر منمی

شود که اینها هم یعنی این موقوذه این حیوانی را با چوب زدند خونی از بدنش در آمده و دارد دست  آن وقت طبیعتا این ذهنیت درست می

پا می است، خوب دقت بکنید. چون دیگر   حتف انفهزند، اگر سرش را نبرند، الا ما ذکیتم نشود، این هم حکم میته را دارد. ولو میته مات و 

 شود.شود. یعنی اگر پاک نکردیم و خون بیرون نیامد. این هم خورده نمیاین موقوذه را وقتی تذکیه کردیم، وقتی پاکش کردیم می

به معنای، دقت کردید، مات  انفهپس حتی اگر میته در اصل لغت  از او خون میاین ذهنیت درست می حتف  آید،  شود که حیوانی که 

یده نمی ای اگر خون از او برود، خود این  میرد. آن دفعه هم عرض کردم اصولا هر موجود زنده رود تا میشود، این خون میولکن سر او بر



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 10/09/1393 -شنبه دو     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 4 صفحه                                                                                                                                                                               31 جلسه:

       ........................................................................ 

در  است. لذا  است. چون خون که رفت بالاخره یک مقدار معینی  بنفسه کشنده  بنفسه یک مرضی است. یعنی خود رفتن خون از بدن 

بیمار آدم سالم، خون از بدنش می بیماری خون از، بیمار یا غیر  این هست که اگر  رود، اول باید خون را بست، باید  دستورات طبی همیشه 

 جلوی خون گرفته بشود.

یجا این ذهنیت را یعنی ذهنیت نیست. کاملا واضح است که اگر این حیوان موقوذه بود یا م ردیه بود، از بالای بلندی افتاده بود  تپس تدر

این   این دیگر قابل خوردن است. و  پایش شکسته بود، یا مثلا خون آمده بود از سرش، این اگر این خون رفت و پاک نشد، ببینید،  دست و 

 اصولا دیگر هیچ راهی هم ندارد. راهش فقط رفتن خون است. 

شود که میته ما مات حتف انفه است؛ لکن این موقوذه هم که خونش کم است، این هم خورده  طبیعی این ذهنیت درست میلذا به طور 

 شود، این هم میته است. یعنی پاک نشد. خوب دقت بکنید. نمی

و لذا آن ذهنیتی که در کلمات بزرگان ما مثل مرحوم آقا ضیاء و دیگران نیامده که میته مساوی است با غیر مذکی، انصافا از خود آیه در 

نیاز اینکه آیا در کتب لغت چه جوری گفتند، از خود آیه کاملا. میته آن حیوانی است که مات حتف انفه است. آید. یعنی انصافا ما بدون  می

دارد ازش خون می ببرند. خب اگر این دیگر راهی برای پاک شدنش وجود ندارد. موقوذه آن حیوانی است که  رود، راهش این است که سر 

یدند خون رفت مرد، این هم می نبر پاکی میسر  دانست. خون نرفت تا مرد. آن  شود میته. یعنی این هم در عرف چون رفتن خون را عامل 

یجی رفت، متساغل رفت به تعبیر روایت. خون آرام آرام رفت، این اگر مرد، این باز هم پاک نمی شود. و چون میته تعبیر میته عبارت خون تدر

شود که حیوان غیر میته بشود. تذکیه  کند که تذکیه سبب میاز آن حیوانی بود که خونش نرفته و مرده، این در حقیقت این ذهنیت را درست می

 نبود، میته بشود. این را دقت بکنید. 

مرحوم آقا ضیاء یا مرحوم آقای نائینی یا مشهور علمای ما این را فهمیدند که غیر مذکی مساوق با میته است. تأمل کردید؟ آقای خویی  

یشهمی به نظر من حل نمیفرمایند نه، غیر مذکی مساوق با میته نیست. این را ما الان ر شود.  هایش را عرض کردیم. دیگر این با کتب لغت 

این مسئله با تأمل در خود آیه مبارکه، با آن خصوصیاتی که من عرض کردم که لفظ میته اصولا در آیات مکیه هم هست، اختصاص به آیات  

 مدنی ندارد. 

شود. دباغ الادیم طهوره، دیروز خواندیم روایتش را. مفصل  آنوقت اهل سنت نقل کردند در میته در خصوص پوستش، با دباغی پاک می

این البته خود آنها هم نوشت ند. خواندیم روایت اهل سنت را. ببینید نظر روی پاکی بوده؛ دباغ الادیم طهوره؛ خواندیم این روایت را که اگر 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 10/09/1393 -شنبه دو     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 5 صفحه                                                                                                                                                                               31 جلسه:

       ........................................................................ 

شود. و باز هم نوشتند، البته این جا اختلافی دارند. چون ما  شود، فقط همان پوست پاک میاین دباغ الادیم طهوره گوشتش دیگر پاک نمی

دباغی کرد، پاک  ایاین را قبول نکردیم کلا در بحث. بحث ما روی فتاوای اهل سنت به این معناست. عده  شان نوشتند که اگر پوست را 

کول اللحم باشد و میته نباشد. میته حلیت اکل ندارد.. دقت میشود، اما حلیت اکل نداردمی باید حیوان خودش مأ  فرمایید؟ حلیت اکل 

شود، استخوانش هم پاک شود. لذا بعضی آمدند تصور کردند پوستش هم پاک میپس این حیوان میته است. فقط پوستش پاک می

و  شود.  کنم. نه آن نمیشود. من باب مثال عرض میمی الکل و ملکل  یا استخوانش را بگیرد کاملا بجوشاند تمیز بکند، به قول امروزی، 

ببرد، آیا استخوان، چون استخوان هم لا تحمله الحیات، آن هم پاک می اینها را هم به کار  شود؟ گفتند نه. آن چون  وسایل تنظیف امروز، 

 تعبد آمده.

این معنایی که اینها می اما به این معنا نشده،  گویند. به هر حال با مجموعه روایات و در روایات ما هم اشاره اجمالی به این قصه شده؛ 

یم که در ذهنیت آنها این بوده که گوشت، حیوان، اول باید پاک بشود. پاک شدن حیوان هم به این است؛ اگر خون  آیات، این را در می آور

یعا از بدن او بیاید بیرون. این پاک می شود، بمیرد خواهد در بیاید یا نیاید. آن پاک میشود. اگر خون ندارد، ندارد دیگر. میدارد، خون سر

ید و شود. این  پاک می این بود. حالا که پاک شد، اگر مثل گوشت باشد، حلیت اکل دارد، جواز خر و ما له دم؛ این در حقیقت  ما لا دم له 

پوست باشد، می شود توش نماز بخواند، انتفاع پیدا بکند. اما اگر پاک نشد، خوب دقت بکنید، اگر پاک نشد، آن فروش دارد. اگر مثل 

 وقت این حرمت اکل دارد. این عدم جواز انتفاع دارد. 

اش کتاب مغنی را آورده بودیم فتاوای اهل سنت خیلی کاملا واضح است که امر انتفاع را بردند روی طهارت. اگر پاک تصادفا روز قبلی

دانم خیلی طولانی شد، آقایان خودشان مراجعه کنند. با تأملی که ما در مجموعه روایات  بشود، انتفاع جایز است، پاک نشود، یکی هم نمی

اش دیگر نزدیک آخر باب است، ذباحه رسیدیم کل روایات دانه دانه نگاه کردم، حتی به لحاظ سندی و خودمان، عرض کردم شاید همه

شود که حیوانی  شود. کما اینکه کاملا واضح میبعضی نکات فنی که در روایت بود، انصافا این معنا به خوبی از مجموع آیات، استفاده می

این میته است خورده نمیآید، این پاک نمیکه خونش به صورت ذبح در نمی اگر پاک نشد،  شود. این دیگر  شود. خوب دقت بکنید. و 

نه این نیست، این ظاهر است، یعنی از  این شده.  این بوده، فرع لغت  یم که مثلا بگوییم مثلا من باب مثال، اصل لغت  احتیاج به این ندار

 آید یک ذهنیت عرفی بوده. خود آیه مبارکه، و این به نظر ما می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 10/09/1393 -شنبه دو     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 6 صفحه                                                                                                                                                                               31 جلسه:

       ........................................................................ 

یا بت نباشد. و ما احلل غیر الله،  آنچه که شارع به این اضافه  کرده؛ یک، پاک شدن فقط به رفتن خون نیست. باید ذبح هم عند الثنم 

تا قید هم در روایات ما آمده. حالا بحث آن قیدها مثلا معلوم می این پاک نیست. البته بعد دو سه  الله را مثل میته گرفته،  شود ما احلل لغیر 

 گردد. اهل سنت گفتند مستحب است، ما ها گفتیم الزامی است، آن بحث دیگری است. آن بحثی است که به سنن بر می

شود که اگر خون حیوان رفت، یعنی همان طور که عرض کردیم در بحث صحیح و اعم، در مفاهیم عرفی بعضی  نتیجه این بحث این می

به قول امروزی ما عمود فقری آن مطلب است. مثلا فرض کنید کتاب باید ورق داشته باشد. حالا جلد داشت، نداشت،   از امور این به منزله 

یک صفحه اما اگر  بندی  ای باشد توش مطالب، نمیکاغذ بود،  یز بود درشت، طرح  گویند کتاب. حالا توش نقاشی بود نبود، خطش ر

باید   اینها مطالب بعدی است؛ یعنی اینها  دخیل نیست. مثل همان مثال عرفی ما در آبگوشت. در آبگوشت آب و گوشت  داشت یا نه، 

و پاک شدن باشد حالا توش نخود باشد یا نباشد. صدق آبگوشت می کند، یک چیزی به منزله عمود فقری. عمود فقری در باب تذکیه 

الله است. این عمود فقری یختن خون، در آمدن خون و ذکر اسم  یم کلوا مما ذکر، اینجا  اش. گوشت، ر و لذا گفت ما احل، درست دار

شود ما احل لغیر الله ذکیتم نیست. روشن شد؟ این را عرف مسئله اکل آمده، لکن در اینجا احل به لغیر الله، بعد ما ذکیتم آمده. معلوم می

 فهمد، این دیگر چیزی نیست که بخواهیم بگوییم تعبد است و در کتب لغت آمده.می

ینه این آیه دیگر میپس آن   فهمیم مسئله پاکی است. اگر اسم غیر خدا برده شد، کلوا مما ذکر اسم الله، ولو مسئله اکل است، لکن به قر

 . خون هم نیامد پاک نیست. این خیلی روشن. این پاک نیست

باید آهن باشد. خیلی   المومنین)ع( فرمود  پیغمبر)ص( استظهار کردیم، البته در بعضی از روایات ما دارد که بله، امیر  بعد ما در سنن 

ای از امیر المومنین)ع( به رفاعة بن شداد است، تا حالا هم عجیب است این اخیرا این آقای بزرگوار آقای جلالی حفظه الله این یک نامه

یادی روی نامه کردیم. آنجا دارد  چاپ نشده بود، ایشان چاپ کردند. سبحان الله، توی این نامه من خواندم چون کاملا روی دقت های ز

لا یذبح قصاب بغیر حدید، اگر آقایان خواستند در وسائلشان یادداشت بکنند. چون این واقعا در روایات ما بود کان علی یقوم، کان علی، 

ل است، هیچ سندی ندارد، از خب نیامده، جای دیگر نیامده. حالا اخیرا که این نامه چاپ شده، البته سند ندارد، مرسل است، کاملا مرس

یبا، قسمت به دست ما رسیده مرسل است. از قرن چهارم تقر ین مصدرش دعائم، به ما رسیده. علی ای هایی توسط دعائم قدیموقتی که  تر

به حال خیلی عجیب است حالا واقعا برای ما تعجب آور بود. بالاخره بعد از مدتی، این توی این نامه المومنین)ع( که  ای است که امیر 

 رفاعة بن شداد نوشتند لا یذبح قصاب بغیر حدید؛ تعبیر این است. تعبیری که در نامه امیر المومنین)ع( آمده. 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 10/09/1393 -شنبه دو     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 7 صفحه                                                                                                                                                                               31 جلسه:

       ........................................................................ 

خواستم در حاشیه وسائل بنویسم یادم رفت. حالا باید واقعا هم که کان علی یقول، کان علی، خب در روایات ما چند تا حالا خودم می

گویند، اختصاص به ما ندارد. اختلاف ما با گویند صحابه، خود اهل سنت هم میگویند. یعنی میاین جور مطالب را اصطلاحا سنن می

اهل سنت این است که اگر بناست سنن پیغمبر)ص( از صحابه گرفته بشود، پیش ما منحصر به امیر المومنین)ع( و مطلق صحابه. اختلاف  

 ما فقط در همین است. در بقیه این مطلب که سنن رسول الله)ص( توسط صحابه تبیین شده این جای بحث نیست.

خواهم بشوم. سه قید دیگر را ما اضافه کردیم. یکی اینکه  های خارجی است. من فعلا وارد آن بحث نمیحالا آن عرض کردم آن بحث

 به اصطلاح ذابح مسلمان باشد؛ یکی اینکه مستقبلا باشد. حدید باشد؛ یکی اینکه 

پس مجموعا پنج قید شد. دو تاش به عنوان عمود فقری؛ در باب اسماء همینطور است کلا، یک چیزی به عنوان دخیل در خود عنوان 

ید توش گوش نباشد دیگر مجازا هم به آن آبگوشت نمی گویند. گوشت خالی هم باشد آب نباشد، مجازا هم به است. شما اگر آب بگذار

گویند. این دو تا به منزله عمود فقری هستند. قیدهای دیگر دخیل هستند. شاید یک کسی بگوید نه اصلا توی شهر ما آن آبگوشت نمی

کنم. این منافات ندارد، این با اصل آن مطلب که گویند که توش نخود و لوبیا هم باشد. من باب مثال عرض میآبگوشت آن چیزی را می

 حقیقت آبگوشت عبارت از چیز دیگری است، با آن مطلب هیچ منافات ندارد.

به  ادعا کردیم. و عرض کردیم در آنجا در مفاهیمی که  علی ای حال کیف ما کان این یک راهی است ما در بحث صحیح و اعم هم 

به قول خودشان موضوعات مستنبطه. موضوعات مستنبطه کلا از این قبیل  اصطلاح آقایان عناوینی که جعلیه است، و عناوین استنباطیه، 

چون و ما کان صلاتهم عند البیت الا تصدیة و مکاءً، اینها در به اصطلاح نماز مشرکین، تعبیر شده به  است. صلات هم همین طور است.

ای از غربیها نوشتند. خیلی کتاب قدیمی است، نماز مشرکین. مضافا به اینکه خب دیدیم شاید در این کتاب دایرة المعارف اسلامیه که عده 

این کتاب قدیمی است، حالا به عنوان مصدر. از شعر ارشای   شاید شصت سال هفتاد سال قبل نوشتند. بعدها خب بیشتر پیشرفت کرده، 

مبارکه هم هست.   باهری هم آوردند در صلات. غرض اینکه لفظ صلات در شعر جاهلی هم هست. حالا علی تقدیر قبول. توی ظاهر آیه

رفته، یهود که مثلا بوده. نه توی مکه که مشرکین توی انبیاء سابقین هم بوده. این طور نبوده که لفظ صلات در به اصطلاح مدینه به کار می

 شده است. بودند لفظ صلات و لفظ زکات به کار برده می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 10/09/1393 -شنبه دو     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 8 صفحه                                                                                                                                                                               31 جلسه:

       ........................................................................ 

گوییم که اگر صلات بنا شد یک توجه خاصی هم به کعبه باشد، به بت باشد، به معبد باشد، به هیکل باشد، حالا به هر آن وقت ما می

یاد کرده است. اتمم،  چه که هست، تعبدی که انسان دارد، یک چیزهایی به منزله اساسی آن اخذ شده؛ یک چیزهایی را هم بعد شارع کم و ز

 م شده.به اصطلاح تتمیمی است که انجا

البیع است. چون آقای خویی در اینجا فرمودند در احل الله البیع می احل الله  اگر شک بکنیم در اعتبار شیء، مثل  شود تمسک به  ما 

بیع عرفی بود، شک در یک شیء  آید، آید، همین هم توی صلات میگوییم همین هم توی تذکیه میزائد کردیم. ما میاطلاق بکنیم. اگر 

 کند. دقت بکنید. کند. احل الله البیع با اقیم الصلاة هیچ فرقی نمیهمین هم توی زکات است، هیچ فرقی نمی

 س: این یک مفهوم عرفی است، صلاة 

 ج: آن هم عرفی است. 

 س: صلات که مفهوم عرفی نیست.

 دهنددادند، مسیحیت انجام میدادند، یهود انجام میج: چرا، مشرکین انجام می

 دادندس: به این معنا که انجام نمی

ج: نه ببینید یک مشترکی دارد. یک توجه به جانب غیری. عرض کردم مثلا قصد قربت، قصد قربت یعنی انسان یک کاری را برای خاطر  

خودش انجام ندهد. خارج از دایره خودش. حالا برای بت انجام بدهد، برای معبد انجام بدهد، برای ساحر انجام بدهد، برای کاهل انجام  

خواهی از دایره خودت از دایره ذات  که تو برایش میگفتند قصد قربت. در اسلام چیزی که آمد گفت این غیری حا میبدهد. این را اصطلا

 شود، این فقط برای خدا باشد.خارج می

 23:25س: 

ج: نه، اصلا این عوضش، بقیه، اصل این مطلب، مثلا یوفون بالنذر، اصل نذر جای بحث نبوده. نذر عبارت از این بوده که یک چیزی  

را قرار بدهد نه برای خودش. نه اینکه خودش بخورد، نه اینکه گوسفند را خودش بخورد، گوسفند را برای بت قرار بدهد، برای معبد قرار 

گذاشتند نذر. در روایات آمد، روایات ما هست دیگر؛ ما کان من نذر لله ففی به؛ اگر نذر برای غیر خدا کردی، ش را میبدهد. این را اسم

 کنید؟ ولش کن، ارزش ندارد. دقت می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 10/09/1393 -شنبه دو     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 9 صفحه                                                                                                                                                                               31 جلسه:

       ........................................................................ 

ذاتش را در بیاورد کس دیگری  یعنی اساس نذر اینکه انسان در آن دایره  و غایت و مقصد اوست، خودش را و  ای که به عنوان غرض 

الله باشد. چون آنها مثلا شرک قرار می الله مخلصین؛ این تکالیف برای این است که عبادت  امروا الا لیعبد  دادند. این  بگذارد. و ما 

 دادند. این بت خارج بشود.مخلصین فرض کن برای بت هم قرار می

دانیم. این  دانند. ما امضایی میپس به نظر ما نذر خوب دقت بکنید، این اختلاف ما با آقای خویی. آقای خویی ادله نظر را تأسیسی می

گوید ما کان من نذر لله ففی به؛ در امر فبه، حکم وضعی ندارد؛ یعنی شما اگر یک گوسفندی را، خیلی فرق است بین دو تا. مثلا ایشان می

تا گوسفند داشتید، یکی را نذر کردید برای مثلا راه امام حسین)ع(   در اول زکات هست، ملاحظه بفرمایید، در عروه هم دارد. اگر شما چهل 

کند  کند. آقای خویی اشکال میگیرد؛ چون با نذر از ملکش خارج میزکات تعلق نمی  روز عاشورا. خب فتوای اصحاب به این است که این

شود از ملکش. ما اقامه شواهد کردیم که در عرف جاهلی با نذر از شود. این فقط وجوب وفاء دارد. خارج نمیکه با نذر از ملک خارج نمی

یک، چون  شد. خوب دقت بکنید.  ملکش خارج می در تصور جاهلی با نذر البته قالوا هذا لشرکائنا و هذا لله؛ این لام یک؛ دو، کلمه شر

تا نشان می است دیگر. این دو  به اصطلاح ملکیت مشاعه  یک در لغت عرب مفید  اینها فکر میشر کردند این گوسفند دیگر از دهد که 

بالنذر؛ این فی بالنذر که نمیکند. ایشان میملک... فتوای اصحاب هست، آقای خویی هم اشکال می به فی  گوید از  گوید دلیل ما فی 

به اصطلاح هنوز ایام محرم هم نیامده. فرض کنید شما ملکت خارج بکن. می گوید گوسفند را بکن. حالا اگر فرض کنید سال هم شد و 

کند. چهل تا گوسفند دارد یکی را نذر  باید مثلا زکاتش را بدهید. الان در فتاوای اصحاب آمده که منذور تصدق بها، این از زکات خارج می

 کرده بدهد. 

 آن نکات فنی را همیشه دقت بکنید. نکته فنی این است که تمام این مفاهیم به نظر ما عرفی هستند.

 س: پس حقیقت شرعیه ندارند

 کند.آید تصرفات میج: نه، شارع می

 کند؟س: این دخل و صرف ماهیت را عوض نمی

 ج: چی؟

 کند؟س: این دخل و صرف شارع ماهیت را عوض نمی



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 10/09/1393 -شنبه دو     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 10 صفحه                                                                                                                                                                               31 جلسه:

       ........................................................................ 

 کند.ج: نه، این مثل همان است که در آبگوشت باید حتما نخود و لوبیا هم باشد. آبگوشت، آبگوشت است دیگر چه فرقی می

هم، آن که می و اعم  معیار در صحیح  اعم هم همین را گفتیم.  و  گویند جامع در صحیح چجور تصور بکنیم؛  ما در بحث صحیح 

یق با صلات تامه مثلا. تصورشان این است هر عملی که برای یک مبدأ خارج  می گوییم مثلا فرض کنید چجور تصور کنیم بین صلات غر

یق هم هست توی صلات تام هم هست. چه مشکلی دارد که ما اقم الصلاة هم مثل احل  از نیروی انسانی باشد اسمش نماز است. در غر

یم. خواندیم عب البیع بگیر شود  گوید برای احل الله البیع اگر شک بکنیم جاری میارات آقای خویی را در همین جا. آقای خویی میالله 

 کند، هیچ فرقی با هم ندارند.شود. عرض کردیم فرقی نمیاطلاق اگر صدق بیع بکند؛ اما برای مثل تذکیه نمی

الان با مراجعه این شواهدی که گفتیم تذکیه اصولا پاک کردن گوشت و پوست و استخوان و این پاک کردن، آن که در ذهنیت مردم بود، 

 رفتن خون بود. اضافه شد ذکر اسم الله. پس دو تا عامل دارد برای پاک کردن؛ این دو تا عامل که در قرآن آمده یعنی عمود فقری است، مثل

ماند، آب و گوشت است. سه تای دیگرش روی سنن است. بین مسلمانان هم اختلاف روی آن سه تاست، روی سنن. یآن آبگوشت م

 عرض کردیم این یک طبیعت اسلامی است.

یضه را به هم نمی  زند؟س: آن وقت سنن که فر

 گوید آقا رو به قبله نبود. زند. البته در حال عذر. لذا دقت بکنید میج: نه بهم نمی

یضه انجام نشود باید   27:45س: فر

 ج: لا اله الا الله، عرض کردم در حال عذر. 

در روایت دارد که اگر ندانستی و سهل هم بود، روایت دارد متروک التسمیه سهوا اشکال ندارد خب. یادش رفت بسم الله بگوید، روایت  

 دارد اشکال ندارد. 

یضه در حال نسیان   28:15س: این بدتر شد، فر

گویند اگر شما فراموش کردید این حیوان ماند یادتان رفت مرد، این فایده ندارد.  ماند دیگر. و لذا الان به شما میج: عزیز من مثل نماز می

یدی ولو نسیانا. مگر اضطرار که در باب میته بالخصوص   یضه را انجام ندادی، سر نبر دارد الا ما اضطر الیه، غیر مضطر. میته بالخصوص  فر



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 10/09/1393 -شنبه دو     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 11 صفحه                                                                                                                                                                               31 جلسه:

       ........................................................................ 

یم، مثلا موقوذه بود، یادتان رفت، این مرد، خون رفت تا عنوان اضطرار دارد. اما فراموش کردیم، حیوان در اتاق بود می خواستیم سرش را ببر

ید.گویید آقا فراموش کردم، خب فراموش کردی، حیوان حرام است و نمیمرد. می  شود بخور

ید. اما اگر شما بسم الله را یادتان رفت بگویید، روایت دارد خب امام)ع( می  فرماید اشکال ندارد، بخور

یضه که همانس:  یضه؛ درست است؟ خب ما اگر این را قبول کردیم، باید فر  خب ما قبول کردیم لا تنقض السنة و الفر

یضه را توضیح دادیم حالات عذر است. شما عذرش را انداختید. نصف کلام ما را گرفتید نصفش را انداختید.   س: لا تنقض السنة الفر

یضه در حالات عذر.   لا تنقض السنه الفر

 س: یعنی پشت به قبله یا بدون شرط غیر مسلمان ذبح بکند، در حالی که مثلا نسیان

 ج: نسیان بوده، در روایت دارد اشکال ندارد. 

 س: نه بسم الله در روایت دارد

ج: نه در استقبال هم ندارد. اشکال اگر در حال نسیان بود که اشکال ندارد که. در حال نسیان خوب دقت بفرمایید در حال نسیان اشکال  

 دانسته خبر ندارد.ندارد. نمی

وارد بحث فقهی فعلا  ضمنی،  است در  دارد حتی اش نمیدر باب غیر مسلمان چون روایت متعارض  شویم. چون روایت تعارض 

ای دارد در ذبایح یهود و نصاری. وارد آن بحث نشویم؛ چون آن بحث دیگری است.  اصحاب قدمای ما مثل مرحوم شیخ بهایی اصلا رساله

یم از اجلای اصحاب که اگر یهودی و نصرانی بسم الله   روایت دارد که درست است، بسم الله گفت درست است. روایت صحیحه هم دار

 گفت درست است. خب حالا وارد آن بحث نشویم چون آن بحث فقهی دارد.

آن بحث فقهی دارد، فعلا وارد آن بحث نشویم. حالا روایت را باید چه کار بکنیم؛ تعارض شدید است باید چه کار کنیم، بحث فقهی 

 خواهیم بشویم.دارد، وارد نمی

تا نکته کاملا واضح می این شواهدی که گفتیم، چند  شود. خون عامل پس بنابراین آقا خلاصه بکنیم بحث را. به نظر ما با مجموعه 

س بودن و کثیف بودن گوشت و پوست؛ اهل سنت پوست را خارج کردند. اختلاف ما با اهل سنت روشن بشود. در خصوص پوست نج

با دباغی پاک می باز به اصطلاح پلیدی گوشت گفتند  شود. این یک. دو، اسم خدا را نبردن، یعنی اسم بت را بردن، اسم بت را بردن عامل 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 10/09/1393 -شنبه دو     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 12 صفحه                                                                                                                                                                               31 جلسه:

       ........................................................................ 

پلیدی پوست میمی شود. ظاهرا در آنجا قبول کردند که، ظاهرا در میته هم قبول کردند، ظاهرا در آنجا هم قبول کردند با دباغی پاک  شود و 

 شود.می

شود.  مثلا مقداری از خونش رفته، سر ببرند، پاک میمسئله بعدی این دو تا رکن اساسی پاک شدن گوشت است. پس بنابراین اگر حیوان،  

و زنده اگر حیوان خون ندارد با مردنش پاک می اش پاک است؛ چون خون ندارد که منشأ نجاست باشد. حیوان بعد از اینکه با شود. مرده 

ید وفروش دارد و الی آخره. جمیع انواع تصرفات جایز است.    رفتن خون و با ذکر اسم الله پاک شد، جواز اکل دارد، حلیت انتفاع دارد، خر

شود که اگر حیوانی که مقداری هم از خونش رفته، این ترک باشد، پاک نشود، خون نرود، این اصلا خورده  از مجموعه این آیه معلوم می

شود، این حرام است. یعنی به اصطلاح دیگر حکمش حکم میته است. پس این منشأ این شد که یک اصطلاح، این که اهل لغت آمدند نمی

یم. یقة شرعیه؛ این همین معنایی است که ما فهمیدیم، احتیاج به مراجعه به اهل لغت ندار   گفتند میته ما مات حتف انفه او ذبح علی غیر طر

به لغت فهمیدند کاملا درست است. این معنایی که اهل   و مشهور علمای ما فهمیدند که مسئله  امثال آقا ضیاء  این مطلبی را هم که  و 

کنیم  اصطلاح میته با غیر مذکی یکی است، این هم درست است. البته ظاهر آیه مبارکه میته ما مات حتف انفه است، لکن وقتی نگاه می

ید، پاک نکردید نه. میته هم که همان است که خونش نرفته. پس از این مجموعه این طور میبقیه آیه را،  گوید منخنقه را اگر پاک کردید بخور

 فهمیم هر حیوانی را که نتوانستیم پاک بکنیم یا حالا شارع دید یا فلان، این حیوان میته است.می

 شود حکمش؟س: تذکیه نسبت به حرام گوشت اینجا چه می

یدید با حدید و بسم الله گفتید پاک میج: پاک می شود. ظاهرش این است دیگر، ظاهر آیه مبارکه شود دیگر. گرگ را رو به قبله سر بر

 این است الان. 

یم، که عده پس ما خوب دقت بکنید. ما اگر آمدیم گوشت گرگ را گفتیم پاک می نه نیازی به اصالة الطهاره دار ای از علمای ما شود، 

اگر شک بکنیم در طهارت، بعد توضیحش را می نیازی به  دهم، این حکم به طهارت میتمسک کردند. گفتند  دهیم به اصالة الطهاره. نه 

یم، که خب عده دیگری گفتند. گفتند در زمان حیاتش پاک بوده، الانش هم پاک است. نه نیازی به استصحاب  استصحاب  طهارت دار

یم، نه نیازی به اصالت طهارت. از خود آیه در می یم آن راه طهارت دار یم. داعی ندار  ها را برویم.آور

 خواهد دلالت کند؟س: آخر پاک شدن گرگ را این آیه چجوری می

 ج: چی آقا؟



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 10/09/1393 -شنبه دو     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 13 صفحه                                                                                                                                                                               31 جلسه:

       ........................................................................ 

ید.شود اما نمیگویید گرگ پاک میس: اصلا این آیه در مقام اکل است. شما می  شود بخور

 ج: نه این آیه

 اش خوردن نباشد چه ثمری دارد؟ س: پاک شدنی که لازمه

در آیه مبارکه بحث اکل آمده؛ در موقوذه و منقوذه بعد می ید. اگر موقوذه  ج: لااله الا الله،  گوید مگر پاکش بکنید. اگر پاک کردید بخور

یدن و رفتن خون حیوان است. چیز دیگری نیست اینجا که.  را پاک نکردید، این پاک کردن این ذکیتم در اینجا قطعا مراد سر بر

 س: همان ذبح شرعی

میرد دیگر موقوذه  گویم این ذبح شرعی قبول؛ چون وقتی موقوذه را شما ول کردید تا مرد، ذبح شرعی نشد دیگر. خب میج: خب من می

این این مفهوم را درست میمیرد. این مییا متردیه می کند که حیوانی که خونش به طور طبیعی به نحوی که این و لذا اوداج اربعه  شود میته. 

افراد را بلا نسبت بعد از جنگ  یر به اصطلاح همین استخوان میهم چون به اصطلاح اگر شما دقت بکنید، حتی سر  یدند. این  ها از ز بر

این پاییناین که میتر هم بود.  راحت یر به اصطلاح سر را جدا کردند.  گویند حلقوم  تر از جای گردن است. و لذا هم در روایت دارد که از ز

یر استخوان فک است. در روایت دارد، چون اگر این قسمت را جدا بکند، این حلقوم می بندد، درست خون خارج  سر جدا کردن از همین ز

یده  نمی شود. این باید دو تا به اصطلاح مجرا، یکی مجرای طعام یکی مجرای هوا و دو تا رگ درشتی که دو طرف هست، این چهار تا باید بر

بشود. و حتی عرض کردم در بعضی روایات دارد که نخاع لا تنخع، انخاع به معنای اینکه چاقو را به نخاع برسانید. یعنی این به اصطلاح  

گذارند صبر برند سر را، میاستخوانی که پشت سرش است، وسطش نخاع است دیگر. شما این ذبح را لذا الان دیدید می عمود ستونی که

یم.  کنند تا خون حیوان سرد بشود، خون از بدنش بیاید بیرون، بعد سرش را جدا میمی کنند. البته توی این روایت هم ما معارض هم دار

یعه.   این از جاهای مشکل باب ذباحه است. این اسمش زکات وحیه است. وحیه، واو و حاء حتی و یاء؛ وحی، از خود ماده وحی، یعنی سر

ر باب ذبح این است. مخصوصا  در روایت دارد که زکات وحیه فرموده که لا تنخع الذبیحه؛ یعنی سرش را جدا نکن. یکی از مشکلات د

شود. این مشکل زکات وحیه هم دارد. البته روایت معارض است. زنند با یک ضربه کلا سرش جدا میها را الان خیلی راحت میاین مرغ

 روایت دارد که درست است، روایت دارد که این کار را نکنید.

خواهم بگویم. شاید ناظر به این بوده در باب زکات  خواهم بشوم. من آن نکته فنی را میبحث فقهی نمیفرمایید؟ حالا من وارد  دقت می

یده می  36:10وحیه؛ این   شود این  چون اینها عقلایی است خیال نکنیم امر عرفی است مثلا عوامی؛ نه عقلایی. که مثلا وقتی سر حیوان بر



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 10/09/1393 -شنبه دو     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 14 صفحه                                                                                                                                                                               31 جلسه:

       ........................................................................ 

یده شد، نخاعش که سیستم عصبی یم. چون حیوان بر اثر داشتن سیسم عصبی  چهار تا رگ، یا ادواج اربعه بر اش است این هنوز کامل بگذار

انفعال انجام می و  بیاید. خوب دقت بکنید. آن خونی که در بدن حیوان  دهد، تحرک؛ این منشأ میهنوز فعل  خون بیرون  بیشتر  شود که 

تأثیر می اینکه زکات وحیه، چون باز یک مقدار  گذارد خون کمتر بیاید بیرون. خوب دقت بکنید، سوال هست، بیشتر بیاید بیرون. شاید سر 

 هم بکنید از اهل فن این مطلب.

دانم خود ذبح؛ آن  شود. تذکیه یعنی پاکی. اما این که تمام یا خوشبو یا نمیپس بنابراین از مجموعه این آیه مبارکه این که حیوان پاک می

 ذبح هم همین است. آن کسی که گفته تذکیه اصل در لغت به معنای ذبح است مرادش همین است. 

یم، نه در شبهه حکمیه نه در شبهه موضوعیه. نیازی به هیچ کدام   یم، نه نیازی به استصحاب طهارت دار لذا نه نیازی به اصالة الطهاره دار

یعت مقدسه نیست. از خود ظاهر آیه مبارکه به راحتی این معنا معلوم می شود، راه پاک کردن حیوان، خون از بدن او خارج بشود. و در شر

این در بعضی از روایات ما گفته که اگر متروک بشود نسیانا   اشکال  اسم خدا، این اسم خدا برده بشود. البته این کلوا مما ذکر اسم الله علیه، 

یضه قابل تخصیص هست، این طور نیست که قابل تخصیص نباشد.  ندارد. این استثنایی است. ما این راعرض کردیم این قاعده سنت  و فر

 اسم خدا برده نشد در حال نسیان اشکال ندارد.اینجا حالا تخصیص خورده که اگر 

 این مطلب دوم. 

پس تذکیه اساسا به معنای طهارت، به معنای پاکی شود.  و تا اینجا به نظر ما این مجموعه مطالبی که اصحاب گفتند یکی یکی روشن می

است. و از مجموعه یکی یکی شواهد باید نتیجه گیری بکنیم تا برویم بحث را تمام بکنیم. دو، پاک شدن به رفتن خون است. لذا اگر خون  

اش هم پاک است. اگر خون داشت، خون یواش یواش رفت یا وقتی  نداشت احتیاج به رفتن خون جایی نیست، خودش پاک است، مرده 

یدیم، خون خیلی ضعیف آمد، این پاک نمی شود که خون به سرعت از او بیرون بیاید. و شود. آن حیوانی پاک میحیوان بی حال بود سر بر

او دم مس این خونی که نجس است، آن حرم علیه،  در آیه دیگری که مثلا  عرض وح است. فوحا؛ آن که حرام است دم مسفلذا تعبیر شده 

آید بیرون ها، سفح را در روایات معنا نکردند. لکن ظاهرا برداشتشان این است؛ خونی است که با سرعت میکردم من سابقا هم در بحث

به قول آقایان. این خونی که میکه در فارسی می ها و توی گوشت آید، و لذا خونی که مختصری که بعد لابلای رگگویند خون جهنده 

یق، نیازی به می با این طر ناپاکی گوشت، عبارت از این است و  پلیدی و  ماند آن موثر نیست. به قول آقایان خون متخلط در متخلط. منشأ 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 10/09/1393 -شنبه دو     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 15 صفحه                                                                                                                                                                               31 جلسه:

       ........................................................................ 

یم. از خود  استصحاب طهارت هم نیست. نیازی به اصالة الطهاره هم نیست. یعنی به عبارت اخری از خود آیه مبارکه این معنا را در می آور

یم.آیه مبارکه در می یم که حیوانی که پاک نشود این میته است و قابل مصرف نیست. پس احتیاجی هم به کتب لغت ندار  آور

و شرایط تذکیه و پاک کردن گوشت، از آیات مبارکه یک چیز است، از مجموعه سنن پیغمبر)ص( چیز دیگری است. این با هم منافات  

 ندارد.

اگر شک کردیم فلان چیز معتبر است یا نه، ما باشیم و طبق قاعده، احتیاجی به مثلا اصالة فلان  و نکته سوم یا چهارم که از همه مهم تر، 

یم. می این حرفها ندار شود، من باب مثال. شود یا نمیتوانیم صاف بگوییم اگر ثابت نشد، دلیلی که بر، مثلا شک کردیم که در شب میو 

یم در این موارد.  تواند تذکیه بکند یا باید مرد باشد؛ شک کردیم که باید مرد باشد یا بچه هم میشک کردیم که زن می تواند. حالا روایت دار

انصافا طبق این قاعده شک کردیم که بچه هم می ای که گفتیم رجوع به اطلاق تذکیه ما ذکیتم مشکلی ندارد. اگر زن هم کاری  تواند یا نه، 

یده بشود و خون بیاید آن هم پاک می  کند.شود، هیچ فرقی نمیبکند که سر حیوان بر

الا ما ذکیتم رجوع به اطلاق نکنیم این روشن نیست. رجوع به اطلاق   الله البیع رجوع به اطلاق بکنیم، در مثل  این که ما در مثل احل 

یا اصالت عدم الجزئیه تمسک بکنیم، این   شتراطلازم نیست که ما اگر بخواهیم به اصالة البرائه، یعنی اصالت عدم الا اشکال ندارد. و این  

کند، نه باید در شبهه حکمیه باشد. به نظر ما در این جور موضوعات به اصطلاح آقایان مستنبطه یا موضوعاتی که شارع در آنها تصرف می

کند، هم فرق نمیدر این موضوعات هم اشکال ندارد.    شتراطکند. به نظر ما رجوع به اصالت عدم الا شارع یعنی، قانون در آن تصرف می

این شرط، بگوییم اصالت عدم اجتهاد. هم در باب ناحیه موضوع می این که مثلا وجوب صلات مقید بشود به  شود در ناحیه حکم، مثل 

 توانیم اصالت عدم اجتهاد را جاری بکنیم. مشکل ندارد. هم می

دلیل واضح نبود، می اگر شک کردیم و  توانیم در خود موضوع هم جاری بکنیم. و بناءا علیه، یک، آن مقداری که محرز است در بقیه 

یرات آقاضیاء خواندیم قدس الله نفسه، چه  شک در شبهه موضوعیه مصداقیه، بعد فروع ورود به قول بناءا علی هذا، این که در کتاب تقر

کند. حالا آن بعد ورود توانیم اصالت اجتهاد، حق با ایشان است. چه شبهه حکمیه باشد، فرقی از این جهت نمیایشان فعل مذکی، ما می

باب تذکیه نمی یا شبهات حکمیه در  بین شبهات موضوعیه  دارد. فرقی  به بحث  نحو شبهه  کنیم. چه میفعل مذکی احتیاج  خواهد به 

به قول آقایان که آیا این مفهوم تذکیه درش این  موضوعیه باشد یا به نحو شبهه حکمیه باشد. انصافا می شود ما حتی به نحو شبهه مفهومیه 

 معتبر است یا نه؛ مراجعه به عرف و به اصالت عدم الاشتراط هیچ مانعی ندارد. 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 10/09/1393 -شنبه دو     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 16 صفحه                                                                                                                                                                               31 جلسه:

       ........................................................................ 

و مطلب دوم این مطلبی را که مرحوم نراقی هم داشت، آقا ضیاء و دیگران هم داشتند که اصالت عدم تذکیه یکی از مواردش جایی است  

دهیم. و مرحوم نراقی  ای از علما گفتند اصالت عدم تذکیه حالا بعد توضیح مینقل شده که عده کنیم در شرطیت یک شیئی. که شک می

توانیم اصالت برائه جاری  گفته که نه، ما اینجا احتیاج جای اصالت عدم تذکیه نیست. آن مقداری که ثابت شده ثابت شده در بقیه دیگر می

 کنیم. حق با ایشان است.

اینها به خاطر آثار چیزش خوب است. اما انصافا حق با آقایان است. یعنی اگر ما  شک بکنیم در البته احتیاط در مسائل مثل گوشت و 

شرطیت چیزی یا جزئیت چیزی در باب تذکیه بعد از اینکه یک مقداری را در کتب و سنت دیدیم، رجوع به اصالة البرائه هیچ مانعی ندارد.  

توانیم در این جور جاها اصالة  کند. هیچ گونه مشکلی در رجوع به اصالة البرائه نیست. میاصالة البرائه به معنایی که گفتیم که تنجز پیدا نمی

 البرائه جاری کنیم. 

 با داشتن اطلاقات روایی که نیازی به برائت نیستس: 

یم هر حیوانی که رو به قبله بود، هر حیوانی  یعنی ما از این اطلاق در میج: یعنی بعبارت اخری اصلا خود این اطلاق کافی است.  آور

و بسم الله گفته شد، این پاک است. چند تا قید دیگر هم ثابت شد. دیگر بقیه را اگر شک کردیم،  یده شد، خون از بدن او آمد،  که سرش بر

 گوییم به اصالة البرائه. مانعی ندارد که ما تمسک به اطلاق بکنیم.کنیم یا میحالا من تمسک به اطلاق می

البته ایشان دارد یضمی علیه ما علم من الاحکام، نه آن این ضم را به  به اضافه آن که ثبت  پس بگوییم هر حیوانی با این دو تا مطلب و 

این دیگر صدق تذکیه می کند. در  اصطلاح به عنوان سنت اضافه بکنیم. آن چه که در فرض کتابی است با آنچه که در سنت مسلم شده، 

 کنیم.موارد شک حتی این اصالة البرائه تسامحا، و الا احتیاج هیچ، به اصالة الاطلاق تمسک می

این هم جاری میگوییم حیوان به اصطلاح تذکیه میپس می شود. اصل شود. و کذلک روشن شد که مسئله تذکیه به معنای طهارت، 

کنیم چون احتیاج  اولی آن که ایشان نقل کردند از قول مرحوم آقای بروجردی اصل اولی در حیوان قابل تذکیه است. این البته فردا عرض می

 به شرح دارد. 

ین الطاهر  و صلی الله علی سیدنا محمد و آله 


